## 論《易緯·乾鑿度》的易學思想

任蜜林

#### 中文摘要

《乾鑿度》在《易緯》中保存的最為完整,也是《易緯》中最重要的一種,對後世易學思想影響甚大。本文在前人研究的基礎上,對《乾鑿度》的易學思想做了深入的研究,主要包括易義說、四太說、卦氣說、九宮說和爻辰說。易義說是指易有易、變易、不易三種含義。四太說是指太易、太初、太始、太素。卦氣說是指《乾鑿度》的八卦卦氣說。九宮說是指"太一取其數以行九宫"的思想。爻辰說則指《周易》六十四卦與十二地支相配的學說。

**關鍵詞:《**乾鑿度》,易義,四太,卦氣,九宮,爻辰

\* 任蜜林: 中國社會科學院哲學研究所副研究員。

(renmlzxs@163.com)

《乾鑿度》在《易緯》中保存的最為完整,也是《易緯》中最重要的一種,歷來受到研究者的重視,如《四庫全書總目提要》說其後人徵引最多,"於《易》旨有所發明,較他緯獨為醇正。"1 朱伯崑說:"《乾鑿度》,從易學史上看,可以說是漢易的'繫辭傳',即漢代易學通論。其對《周易》的性質,八卦的起源,卦爻象的結構以及筮法的體例都作了解說,乃漢代易學觀的代表,對漢唐易學的發展起了很大的影響。"2 不僅漢唐易學受到《乾鑿度》的影響,就是宋代易學也與其有着不絕如縷的關係。馮友蘭就認為緯書的宇宙發生論是經過道教傳至周敦頤的。3 因此,對於《乾鑿度》中的易學思想有必要給予重新的認識。

### 一、易義說

《乾鑿度》認為"易"有易、變易和不易三種含義,其說: "孔子曰: 易者,易也、變易也、不易也,管三成德,為道苞籥。" 鄭玄注曰: "言易道統此三事,故能成天下之道德,故云包道之要籥也。" 意思是說易道包含這三種含義,所以其是成就天下道德的樞要。

我們先來看"易"的第一種含義。《乾鑿度》卷上說:

易者,以言其德也,通情無門,藏神無內也。光明四通,俲易立節,天地爛明,日月星辰佈設,八卦錯序,律曆調列,五緯順軌,四時和,粟孳結,四瀆通情,優遊信潔,根著浮流,氣更相實,虛無感動,清淨炤哲,移物致耀,至誠專密,不煩不擾,淡泊不失,此其易也。6

"通情無門,藏神無內",鄭注曰: "俲易無為,故天下之性莫不自得也。" "俲易立節",鄭注曰: "俲易者,寂然無為之謂也。" "虛無感動,清淨炤哲",鄭注曰: "夫惟虛無也,故能感天下之動;惟清靜也,故能炤天下之明。" 不難看出,鄭玄在這裏把"俲易"當成一個名詞,並以此來解釋"易",這顯然是不正確的。不過其以"寂然無為"、"虛無清靜"來解釋"易"還

<sup>1</sup> 本社,《緯書集成》上,4頁。

<sup>2</sup> 朱伯崑,《易學哲學史》第一卷,178頁。

<sup>3</sup> 馮友蘭,《中國哲學史新編》中册,214頁。

<sup>4</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,3頁。

<sup>5</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、3頁。

<sup>6</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,3-4頁。

<sup>7</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,3頁。

<sup>8</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、3頁。

<sup>9</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,4頁。

是基本符合《乾鑿度》原意的。大體來說,這裏的"易"指的是宇宙之本體,萬物之根據,即易的德性。其無所不在,天地、日月星辰、八卦、律曆、四時等皆效法"易"而成,但"易"本身是"不煩不擾,淡泊不失"的,其顯然受到了道家思想的影響,此"易"有似於老子的"道",有本體上的意義。在此基礎上,《乾鑿度》卷上對宇宙萬物的生成作了詳細的論述。其說:"易始於太極,太極分而為二,故生天地。天地有春秋冬夏之節,故生四時。四時各有陰陽剛柔之分,故生八卦。八卦成列,天地之道立,雷風水火山澤之象定矣。……八卦之氣終,則四正四維之分明,生長收藏之道備,陰陽之體定,神明之德通,而萬物各以其類成矣,皆易之所包也。至矣哉,易之德也。"10 不難看出,這顯然發揮了《易傳》中"易有太極,是生兩儀,兩儀生四象,四象生八卦"11的思想。它把"易"或"太極"看作宇宙萬物的本體,然後生出天地、四時、八卦、萬物,這顯然把《易傳》中"易有太極"看作本體。"易有太極"中的"易"本來是指《周易》或變易,而《易緯》卻把它當作宇宙萬物的本體。

對於變易,《乾鑿度》卷上說:

變易也者,其氣也。天地不變,不能通氣。五行迭終,四時更廢。君臣取象,變節相和。能消者息,必專者敗。君臣不變,不能成朝。紂行酷虐,天地反。文王下呂,九尾見。夫婦不變,不能成家。妲己擅寵,殷以之破。大任順季,享國七百。此其變易也。<sup>12</sup>

所謂"變易"是指氣的變化。其認為天地、君臣、夫婦都處於變易之中。如果不變,這些就會出現問題。就自然界來說,天地之間都處於生生變化之中,四時、五行也在不斷地交替循環。君臣之間只有效法變化的天道,才能達到和諧。如果不效法天道,則會失敗。就君臣來說,君主也要變節,禮賢下士,這樣才能治理好國家。商紂王施行酷政,所以致使王朝滅亡。周文王以呂尚為師,所以取得天下,招來祥瑞。就夫婦來說,君主也要變節,這樣才能處理好家庭關係。商紂王寵愛妲己,商朝也因此滅亡。大任能夠順時而變,所以周朝能夠享國七百年。以上幾個方面都說明了變易的重要性。

對於不易,《乾鑿度》卷上說:

不易也者,其位也。天在上,地在下。君南面,臣北面。父坐,子伏。此其不易也。13

所謂"不易"就是封建社會的等級秩序不容改變。"易"的這種作用主要 是通過卦和爻來表現的。《乾鑿度》卷上說:"是故八卦以建,五氣以立, 五常以之行。象法乾坤,順陰陽,以正君臣父子夫婦之義。度時制宜,作

<sup>10</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,7-8頁。

<sup>11 《</sup>周易·繫辭上傳》

<sup>12</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,4-5頁。

<sup>13</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,5頁。

網罟,以畋以漁,以贍人用。於是人民乃治,君親以尊,臣子以順,群生和洽,各安其性,八卦之用。"<sup>14</sup> 八卦建立之後,五氣便相應形成,接着五常就出現了。這些都是根據乾坤、陰陽的法則而制定的,目的是為了端正君臣、父子、夫婦之間的關係。然後根據八卦製作網罟用來打獵、捕魚,以滿足人們的需要。這樣人民便得到治理,君臣、父子間尊卑關係也得以確立,萬物各安其性,和治相處,這些都是八卦作用的結果。"八卦之用"是對"八卦之體"而言的,是指八卦對於萬事萬物所起的作用。

在《乾鑿度》看來,乾坤二卦在六十四卦中的作用最為重要,其說:

孔子曰:乾坤,陰陽之主也。陽始於亥,形於丑,乾位在西北,陽祖微據始也;陰始於已,形於未,據正立位,故坤位在西南,陰之正也。君道倡始,臣道終正,是以乾位在亥,坤位在未,所以明陰陽之職,定君臣之位也。<sup>15</sup>

乾坤為陰陽之主。陽氣開始於亥(十月),形成於丑(十二月),乾位於西北,此時陽氣開始萌發;陰氣始於巳(四月),形成於未(六月),坤位於西南,此是陰氣之正。"據正立位",鄭玄注曰:"陰道卑順,不敢據始以敵,故立於正形之位。"坤道卑順,所以陰氣不能處於開始的位置,只能居於形成之正位。只有乾坤各據其位,陰陽、君臣間的關係才能得到明確。這樣乾坤二卦便成了君臣關係確立的依據了。

除了卦外,爻也有這種作用。《乾鑿度》卷上說:

孔子曰:易有六位三才,天地人道之分際也。三才之道,天、地、人也。天有陰陽,地有柔剛,人有仁義,法此三者,故生六位,六位之變,陽爻者制於天也,陰爻者繫於地也。天動而施曰仁,地靜而理曰義。仁成而上,義成而下,上者專制,下者順從,正形於人,則道德立而尊卑定矣。<sup>16</sup>

《易傳》說: "《易》之為書也,廣大悉備。有天道焉,有人道焉,有地道焉,兼三才而兩之故六。六者非它也,三才之道也、"<sup>17</sup> "立天之道曰陰與陽,立地之道曰柔與剛,立人之道曰仁與義。"<sup>18</sup> 《乾鑿度》發揮了《易傳》的這種思想,認為六爻是法天、地、人三才之道而產生的。陽爻屬天,陰爻屬地,仁義分別是天地成就的結果。如果用在人類社會,則道德尊卑就會得到確立。因此六爻有着非常重要的作用,《乾鑿度》卷上說:

天地之氣,必有終始。六位之設,皆由上下。故易始於一,分於二,通於三,於四, 盛於五,終於上。初為元士,二為大夫,三為三公,四為諸侯,五為天子,上為宗 廟。凡此六者,陰陽所以進退,君臣所以升降,萬人所以為象則也。故陰陽有盛衰,

<sup>14</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、6-7頁。

<sup>15</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,9-10頁。

<sup>16</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,19-20頁。

<sup>17 《</sup>周易·繫辭下傳》

<sup>18《</sup>周易·說卦傳》

人道有得失。聖人因其象,隨其變,為之設卦,方盛則话吉,將衰則寄凶。陰陽不正,皆為失位。其應實而有之,皆失義。善雖微細,必見吉端;惡雖纖芥,必有悔吝。所以極天地之變,盡萬物之情,明王事也。<sup>19</sup>

六爻皆有所象,如初爻代表元士、二爻代表大夫,等等。六爻是陰陽進退、君臣升降、萬人效法的根據,所以陰陽有盛衰、人道有得失。聖人觀象設卦的目的是為了觀測吉凶,如果陰陽失位,則君臣也會失義。六爻窮盡天地變化、萬物狀態的目的就在於"明王事",因此,其說:"《易》六位正,王度見矣。"<sup>20</sup>

《乾鑿度》雖然對易的含義作了系統的論述,但我們在《易傳》中都能找到這些思想的依據。如,易的第一含義本於《易傳》"易與天地准,故能彌綸天地之道。……範圍天地之化而不過,曲成萬物而不遺,通乎晝夜之道而知,故神無方而易無體"、"易,無思也,無為也,寂然不動,感而遂通天下之故。"<sup>21</sup>《易傳》只是把"易"放到與天地相等的地位,而《乾鑿度》進一步把其作為天地的本源。變易本於《易傳》"生生之謂易"、"易之為書也不可遠,為道也屢遷。變動不居,周流六虛,上下無常,剛柔相易,不可為典要,唯變所適。"<sup>22</sup> 不易則受到《易傳》"天尊地卑,乾坤定矣。卑高以陳,貴賤位矣"思想的影響。<sup>23</sup>

《乾鑿度》的"易有三義"說對後世產生了重要的影響,如鄭玄《易贊》及《易論》云"易一名而含三義,易簡一也,變易二也,不易三也。"<sup>24</sup> 此以"易簡"代替"易"而對《乾鑿度》的"易之三義"進行了新的闡釋。鄭玄的看法後來被孔穎達《周易正義》採納,從而成了後世對"易"之含義的通用看法。

### 二、四太說

《易傳》說: "易有太極,是生兩儀,兩儀生四象,四象生八卦。"<sup>25</sup> 《乾鑿度》對這個宇宙過程作了解釋,其說: "易始於太極,太極分而為二,故生天地;天地有春秋冬夏之節,故生四時;四時各有陰陽剛柔之分,故生八卦;八卦成列,天地之道立,雷風水火山澤之象定矣。"<sup>26</sup> 這裏用天地解釋兩儀、四時解釋四象,然後四時有陰陽剛柔之分,從而生出八卦。

<sup>19</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,20-21頁。

<sup>20</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,22頁。

<sup>21 《</sup>周易·繫辭上傳》

<sup>22 《</sup>周易·繋辭上傳》

<sup>23 《</sup>周易·繫辭上傳》

<sup>24</sup> 孔穎達,《周易正義》,5頁。

<sup>25 《</sup>周易·繫辭上傳》

<sup>26</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,7-8頁。

可以看出,《乾鑿度》的解釋使《繫辭》更加明確化和清楚化了。不過 這種解釋還是表面的、淺顯的,《乾鑿度》作者並不滿足於此。於是其對乾、 坤二卦的形成作了更為細緻的描述,提出了"四太"說。其說:

昔者聖人因陰陽,定消息,立乾坤,以統天地也。夫有形生於無形,乾坤安從生?故曰:有太易,有太初,有太始,有太素也。太易者,未見氣也;太初者,氣之始也;太始者,形之始也;太素者,質之始也。氣、形、質具而未離,故曰渾淪。渾淪者,言萬物相渾成而未相離。視之不見,聽之不聞,循之不得,故曰易也。易無形畔,易變而為一,一變而為七,七變而為九。九者,氣變之究也,乃復變而為一。一者,形變之始。清輕者上為天,獨重者下為地。物有始,有壯,有究,故三畫而成乾。乾坤相並俱生,物有陰陽,因而重之,故六畫而成卦。27

這是說聖人用陰陽、消息和乾坤來統天地。既然有形是從無形中生出 來的,那麼乾坤是怎樣生出來呢?《乾鑿度》對這一過程作了詳細的描述, 其認為乾坤的生成過程經歷了以下幾個階段:第一個階段是太易,其是"未 見氣"的階段。鄭玄注曰:"以寂然無物,故名之曰太易"<sup>28</sup>"太易之始,漠 然無氣可見者。"29 可以看出,鄭玄認為"太易"指的是"寂然無物"、"漠然無 氣",實際上是說太易指的是氣未產生的狀態。接下來的三個階段依次是太 初、太始和太素,它們分別是"氣之始"、"形之始"和"質之始"。太初、太始、 太素雖然有着氣、形、質的不同,但它們並沒有分化,因此它們實際上是一 個階段,即"渾淪"的階段。"渾淪"的意思就是"氣、形、質具而未離"。其相 當於"易有太極"中的"太極"。接下來,《乾鑿度》又從數的角度對這一過程 作了進一步的論述。其說: "易無形畔,易變而為一,一變而為七,七變而 為九。九者,氣變之究也,乃復變而為一。"30 按照鄭玄的看法,這裏"易" 即是上面的"太易",因為"太易"是"未見氣"的階段,所以其是"視之不見, 聽之不聞,循之不得"的。這顯然受到了老子的影響。《老子》說:"視之不 見名曰夷,聽之不聞名曰希,搏之不得名曰微。此三者,不可致詰,故混 而為一。"31 不過在老子那裏是用來形容"道"的,而《乾鑿度》卻用它來形 容"易"。然後"易"又生出一、七、九,它們分別就是上面所說的太初、太 始、太素。鄭玄注曰:"太易變而為一,謂變為太初也。一變而為七,謂變 為太始也。七變而為九,謂變為太素也。"32 但九為什麼又變為一?鄭玄認 為"一變誤耳,當為二。"33 二又變為六,六又變為八。一、七、九和二、六、 八分別代表了陽氣之數和陰氣之數。如果與上面說法相對,則可以知道太

<sup>27</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,10-13頁。

<sup>28</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,11頁。

<sup>29</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,29頁。

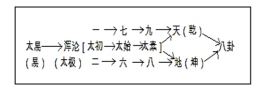
<sup>30</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,12頁。

<sup>31《</sup>老子》十四章

<sup>32</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,30頁。

<sup>33</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,30頁。

極(渾淪)本身即是陰陽之氣未分的狀態。這與鄭玄對於太極的看法是一致的,其說太極是"氣象未分之時,天地之所始也。"<sup>34</sup> 有了七、九、六、八便可以生出天地。鄭玄曰:"七在南方象火,九在西方象金,六在北方象水,八在東方象木。自太易至太素,氣也,形也。既成四象,爻備於是,清輕上而為天,重濁下而為地,於是而開闔也。"<sup>35</sup> 有了一、七、九和二、六、八以及天地之形,乾、坤也就形成了。我們可以用下圖來說明這一過程:



可見這一過程完全是對《易傳》"易有太極,是生兩儀,兩儀生四象, 四象生八卦"的解釋和發揮。不過"易有太極"的"易"是指《周易》或變易, 而《乾鑿度》卻把其理解為太易,並把它作為宇宙萬物的本體。

另外需要我們注意的是,太初、太始、太素等詞皆出於道家。<sup>36</sup> "太初"最早見於《莊子》:"泰初有無,無有無名。一之所起,有一而未形、"<sup>37</sup> "太一形虚,若是者,迷惑於宇宙,形累不知太初。"<sup>38</sup> 後來《淮南子》也說:"稽古太初,人生於無,形於有。"<sup>39</sup> 不過《莊子》、《淮南子》中的"太初"都是在時間意義上講的。而《易緯》卻把它當作宇宙演化的一個階段。"太始"一詞未見於先秦文獻。而《淮南子》說:"天墜未形,馮馮翼翼,洞洞灟灟,故曰太昭。"<sup>40</sup> 王引之曰:"書傳無言天地未形名曰太昭者,馮翼、洞灟亦非昭明之貌。太昭當作太始,字之誤也,"<sup>41</sup> 然王氏之說,實屬推測,難以令人信服。不過《老子》曾說:"天下有始,以為天下母。"<sup>42</sup> 《莊子》也說:"有始也者,有未始有始也者,有未始有去未始有始也者。"<sup>43</sup> "太始"之說可能受此影響。"太素"一詞則出於《淮南子》,"偃其聰明而抱其太素、" <sup>44</sup> "明白太素,無為復樸。"<sup>45</sup> 《淮南子》受到《老子》"見素抱樸"思想的影響,然後其又對《乾擊度》產生了影響。

<sup>34</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,7頁。

<sup>35</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、31頁。

<sup>36</sup> 锺肇鵬,《讖緯論略》, 176頁。

<sup>37《</sup>莊子·天地》

<sup>38《</sup>莊子·列禦寇》

<sup>39</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,463頁。

<sup>40</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,79頁。

<sup>41</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,79頁。

<sup>42《</sup>老子》五十二章

<sup>43《</sup>莊子·齊物論》

<sup>44</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,51頁。

<sup>45</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,227頁。

這種詞語上的影響僅是表面的,內容上的影響才具有根本性的意義。 我們知道,先秦儒家是很少關注宇宙生成問題的。到了《易傳》,儒家才構 建了自己的宇宙論系統。而道家從老子開始就有比較完整的宇宙論系統。 老子認為"道"是宇宙萬物的根源,萬物皆從"道"生出,"天下萬物生於有,有 生於無、"46 "道生一,一生二,二生三,三生萬物。"47 這就是說萬物是從"無" 生出來的,而"道"即是這個"無"。這個"無"並非什麼也沒有,"道之為物,惟 恍惟惚。惚兮恍兮,其中有象。恍兮惚兮,其中有物。窈兮冥兮,其中有精。 其精甚真,其中有信。"48 《莊子》也認為宇宙是從"無"開始的,其說:

泰初有無,無有無名。一之所起,有一而未形。物得以生謂之德;未形者有分, 且然無間謂之命;留動而生物,物成生理謂之形;形體保神,各有儀則謂之性。<sup>49</sup>

不難看出,《易緯》中的宇宙論與其何等相似。《莊子》認為,宇宙萬物是從"無"生出來的,"泰初有'無','無'有無名。"此即《易緯》中的"太易"階段,然後"無"進行分化,生出有形的"物",此即"太始"階段,然後生出"性",此即"太素"階段。我們在《莊子》中還能看到類似的論述,如:"然察其始而本無生;非徒無生也,而本無形;非徒無形也,而本無氣。雜乎芒芴之間,變而有氣,氣變而有形,形變而有生"50、"夫昭昭生於冥冥,有倫生於無形,精神生於道,形本生於精,而萬物以形相生"51、"天門者,無有也。萬物出乎無有,有不能以有為有,必出乎無有。"52 這些都認為有形是從無形中產生出來的,無形即道,然後生出精或氣,然後生出有形之物,再衍生出萬物。

雖然《乾鑿度》的四太說受到老、莊思想的影響,但其最直接的思想資源應是《淮南子》。其說:

天墜未形,馮馮翼翼,洞洞屬灟,故曰太昭。道始於虛霩,虛霩生宇宙,宇宙生氣。 氣有涯垠,清陽者薄靡而為天,重濁者凝滯而為地。清妙之合專易,重濁之凝竭難,故天先成而地後定。天地之襲精為陰陽,陰陽之專精為四時,四時之散精為萬物。<sup>53</sup>

天墜即天地。"太昭"是無形的,是宇宙的最初開始的狀態。"太昭"即是"虚霸",所以"道始於虛霸"。由虛霸然後生出時間、空間,然後生出氣、天地、陰陽、四時、萬物等。《天文訓》這裏主要探討天地、四時、萬物的

<sup>46《</sup>老子》四十章

<sup>47《</sup>老子》四十二章

<sup>48《</sup>老子》二十一章

<sup>49《</sup>莊子·天地》

<sup>50《</sup>莊子·至樂》

<sup>51《</sup>莊子·知北遊》

<sup>52《</sup>莊子•庚桑楚》

<sup>53</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,79-80頁。

生成過程,不難看出,這一模式與《繫辭》"易有太極"的思想是非常相似的。因為天地可以與兩儀相對,四時可以與四象相對,這樣只要在四時與萬物之間插入八卦,就可套入《繫辭》的生成模式。《乾鑿度》作者對這兩種模式進行了大膽的融合,因為其"清輕者上為天,濁重者下為地"的思想顯然取自《天文訓》。

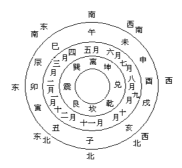
其在"易有太極"的指導下,又用太易、太初、太始、太素對《天文訓》的虚霸、宇宙、氣等進行置換,從而變成了《乾鑿度》的生成模式。

## 三、卦氣說

《乾鑿度》中的卦氣說主要是一種以八卦為主的卦氣說, 其卷上說:

孔子曰:易始於太極,太極分而為二,故生天地;天地有春秋冬夏之節,故生四時;四時各有陰陽、剛柔之分,故生八卦,八卦成列,天地之道立,雷風水火山澤之象定矣。其布散用事也,震生物於東方,位在二月;巽散之於東南,位在四月;離長之於南方,位在五月;坤養之於西南方,位在六月;兌收之於西方,位在八月;乾制之於西北方,位在十月;坎藏之於北方,位在十一月;艮終始之於東北方,位在十二月。八卦之氣終,則四正四維之分明,生長收藏之道備,陰陽之體定,神明之德通而萬物各以其類成矣,皆易之所包也。至矣哉!易之德也。54

不難看出,《乾鑿度》這裏的八卦順序及方位完全是根據《說卦》"帝出乎震"章而來的。不過《說卦》只排出八卦方位,並未將八卦配以月份。《乾鑿度》則將八卦與月份相配。具體來說,震在二月,異在四月,離在五月,坤在六月,兌在八月,乾在十月,坎在十一月,艮在十二月。坎、離、震、兌居東、南、西、北四方,故稱四正。乾、坤、艮、巽居東南、東北、西南、西北四隅,故稱四維。此八卦與月份相配,以圖示之如下:



<sup>54</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,7-8頁。

八卦與月份相配如上,與日數相配則每卦主四十五日。《乾鑿度》說: "孔子曰:歲三百六十日而天氣周,八卦用事各四十五日,方備歲焉。"55 故《乾鑿度》又說:"天氣三微而一著,三著而成一體、"56 "夫天道三微而成一著,三著而體成。"57 鄭注曰:"五日為一微,十五日為一著,故五日為有一候,十五日成一氣也。冬至陽始生,積十五日,至小寒為一著,至大寒為二著,至立春為三著,凡四十五日而成一節,故曰'三著而成體'也。"58 陳喬樅也說:"天道三微而成著,三著而成體,分滿三十二為一日,五日為微成一候,三微成著則十五日為一氣,三著成體則四十五日為一節,陰陽代嬗而成一歲。歲有四時,立為八節,以定二十四氣而應七十二候。"59 五日一候,十五日一氣,四十五日一節,這樣一年三百六十日便分為八節,分別與上述八卦相對。可以看出,八卦與月份和日數之間存在着一定的矛盾。因為八卦與月份相配,只能配以八月,這樣每卦主日實際是三十日,而與日數相配則為四十五日。《乾鑿度》作者可能意識到這一點,於是又說:"故艮漸正月,

份相配,只能配以八月,這樣每卦主日實際是三十日,而與日數相配則為四十五日。《乾鑿度》作者可能意識到這一點,於是又說:"故艮漸正月,巽漸三月,坤漸七月,乾漸九月,而各以卦之所言為月也。"60 鄭玄注說:"乾禦戌亥,在於十月,而漸九月也。"61 意思是說乾卦雖然位於十月,但其主管範圍則包括戌(九月)、亥(十月)兩月,因此其"漸九月。"其餘艮、巽、坤亦是如此。這樣似乎能夠彌補八卦不能主十二月的缺憾。但按照每卦主四十五日的理論,不但艮、巽、坤、乾四卦漸一、三、七、九四月,而且坎、離、震、兌四卦也應漸此四月。

《乾鑿度》對於乾、坤、巽、艮四卦主管兩月而位於其中一月還作了解釋,其說:

乾者,天也,終而為萬物始,北方,萬物所始也,故乾位在於十月;艮者,止物者也,故在四時之終,位在十二月;巽者,陰始順陽者也,陽始壯於東南方,故位在四月;坤者,地之道也,形正六月。四維正紀,經緯仲序,度畢矣。62

這是說,乾、艮、巽、坤的月份是由它們的作用所決定的,如乾卦的作用是"終而為萬物始",所以其位在十月;艮卦的作用是止萬物,所以位在十二月;巽卦是陰氣開始順應陽氣,陽氣壯於東南方,所以位在四月;坤為地道,所以位於六月。在《乾鑿度》看來,此四卦有着"正四時之紀"的作用。63 "經緯仲序",鄭玄注曰: "坎、離為經,震、兌為緯,此四正至

<sup>55</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、8頁。

<sup>56</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,17頁。

<sup>57</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,58頁。

<sup>58</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,17頁。

<sup>59</sup> 本社,《緯書集成》上, 1130頁。

<sup>60</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,8頁。

<sup>61</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,9頁。

<sup>62</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,9頁。

<sup>63</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,9頁。

卦,為四仲之次序也。"<sup>64</sup> 意思是說四正卦只是確定二至二分。這樣看來四維卦的作用更為重要。

《乾鑿度》認為乾坤是陰陽之主,比其餘六卦有着更為重要的作用。其說:

孔子曰:乾坤,陰陽之主也。陽始於亥,形於丑,乾位在西北,陽祖微據始也。陰始於已,形於未,據正立位,故坤位在西南,陰之正也。君道倡始,臣道終正,是以乾位在亥,坤位在未,所以明陰陽之職、定君臣之位也。<sup>65</sup>

陽氣開始於亥(十月),形成於丑(十二月),乾位於西北,此時陽氣開始 萌發;陰氣始於巳(四月),形成於未(六月),坤位於西南,此是陰氣之正。 "據正立位",鄭玄注曰:"陰道卑順,不敢據始以敵,故立於正形之位。"66 坤道卑順,所以陰氣不能處於開始的位置,只能居於形成之正位。只有乾 坤各據其位,陰陽、君臣間的關係才能得到明確。這樣乾坤二卦便成了君 臣關係確立的依據了。

《乾鑿度》的八卦卦氣說受到了京房的影響。京房在孟喜卦氣說的 基礎上把坎、離、震、兌四卦納入一年月份,從而使八卦與一年月份相 配。具體來說, 坎當十一月, 離當五月, 震當二月, 兌當八月, 乾當十 月,坤當七月,巽當四月,艮當正月。可以看出,《乾鑿度》的八卦卦氣 說與京房並不相同, 主要區別在坤和艮上。此外, 二者的運行方向也完 全不同,《乾鑿度》的方向是按照《說卦》的方向和月份的順序講的,故 以震卦二月開始,以艮卦十二月結束。其陰陽運行方向也是一致的,"陽 始於亥,形於丑。…… 陰始於巳,形於未。"京房則按照子、午分行的理 論來講的,陽從子,陰從午,子左行,午右行。其說:"龍德十一月在子 在坎卦左行,虎刑五月在午在離卦右行。"67 京房和《乾鑿度》的運行方 向在當時皆有理論基礎。陰陽分行的理論可能源於董仲舒。董仲舒認為, 陰陽二氣乃相反之物,因此,二者運行方式也是相反的。其說:"陽氣始 出東北而南行,就其位也; 西轉而北入,藏其休也。陰氣始出東南而北 行, 亦就其位也; 西轉而南入, 屏其伏也、"68 "天道大數, 相反之物也, 不得俱出, 陰陽是也。……陰陽各從一方來, 而移於後。陰由東方來西, 陽由西方來東。"69 而《乾鑿度》的運行方式則基於《淮南子》,其說: "陽氣起於東北,盡於西南。陰氣起於西南,盡於東北。"70 可以看出,在 《淮南子》那裏, 陰陽二氣的運行方向是相同的。

《乾鑿度》還把五常與八卦結合起來。其說:

<sup>64</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上,9頁。

<sup>65</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,9-10頁。

<sup>66</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,9頁。

<sup>67</sup> 郭彧,《京氏易傳導讀》,134頁。

<sup>68</sup> 蘇輿,《春秋繁露義證》,337-338頁。

<sup>69</sup> 蘇輿,《春秋繁露義證》,342-343頁。

<sup>70</sup> 劉文典,《淮南鴻烈集解》,485頁。

孔子曰:八卦之序成立,則五氣變形。故人生而應八卦之體,得五氣以為五常,仁、義、禮、智、信是也。夫萬物始出於震,震,東方之卦也,陽氣始生,受形之道也,故東方為仁;成於離,離,南方之卦也,陽得正於上,陰得正於下,尊卑之象定,禮之序也,故南方為禮;入於兌,兌,西方之卦也,陰用事而萬物得其宜,義之理也,故西方為義;漸於坎,坎,北方之卦也,陰氣形盛,陰(按:疑陰為衍字)陽氣含閉,信之類也,故北方為信;夫四方之義,皆統於中央,故乾、坤、艮、巽位在四維,中央所以繩四方行也,智之決也,故中央為智。故道興於仁,立於禮,理於義,定於信,成於智。五者,道德之分,天人之際也。聖人所以通天意、理人倫而明至道也。71

八卦的順序建立之後,五氣才能形成。《禮記》說:"人者,其天地之德,陰陽之交,鬼神之會,五行之秀氣也。"72 人是由五行之氣構成的。所以《乾鑿度》認為人一生下來便是與"八卦之體"相應的,五常是由五行之氣生出來的,"五氣"落實到人上便成為仁、義、禮、智、信五常。五常與八卦有着相互對應的關係:震卦位於東方,此時是陽氣始生,萬物受形的時候,所以東方為仁;離卦位於南方,此時陽氣在上,陰氣在下,因此尊卑之象定,所以南方為禮;兌卦位於西方,這時陰氣居於主導地位,萬物各得其宜,與"義"相似,所以西方為義;坎卦位於北方,這時陰氣盛大,陽氣閉藏,象徵着信,所以北方為信;乾、坤、艮、巽四卦位於四維,皆為中央所統攝,所以中央為智。緯書認為,五常是道德、天人的分際,是聖人用來"通天意"、"理人倫"、"明至道"的工具。

除了八卦卦氣說,《乾鑿度》還受到孟喜卦氣說的影響。如其解釋升卦 (量)時說:

孔子曰:升者,十二月之卦也。陽氣升上,陰氣欲承,萬物始進,譬猶文王之修積道德,弘開基業,始即升平之路。當此時也,鄰國被化,岐民和洽,是以六四蒙澤而承吉。九三可處王位,"享(按:通亨)於岐山",為報德也。明陰以顯陽之化,民臣之順德也,故言"無咎"。<sup>73</sup>

這是解釋升卦六四爻辭"王用亨於岐山,吉,無咎"。升卦在卦氣說中是十二月之卦,此時陽氣升起,陰氣想要承續陽氣,就如文王開始修德,奠基王業,鄰國也受到好處,所以岐山的人民和洽無比。升卦卦象為巽下坤上,而無澤象。然按互體說,卦中二至四爻成兌卦,所以說"六四蒙澤而承吉"。九三爻辭為"升虛邑",《易傳》曰:"'升虛邑',無所疑也。"<sup>74</sup> 意為上升進入空虛的城邑而無所懷疑,故"可處王位"。然後解釋"享於岐山"和"無咎"的意思。所謂"明陰以顯陽之化"是指六四(陰爻)以彰顯九三(陽爻)的德性,然後民臣順德,所以"無咎"。

又如其對益卦(☲)的解釋:

<sup>71</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,10頁。

<sup>72</sup> 孫希旦,《禮記集解》中,608頁。

<sup>73</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,16-17頁。

<sup>74 《</sup>周易·象傳》

孔子曰:益之六二,"或益之十朋之龜,弗克違,永貞吉。王用享於帝,吉。"益者,正月之卦也,天氣下施,萬物皆益,言王者之法天地,施政教而天下被陽德,蒙王化如美寶,莫能違害,永貞其道,咸受吉化,德施四海,能繼天道也。"王用享於帝"者,言祭天也,三王之郊,一用夏正,天氣三微而成一著,三著而成一體。方知此之時,天地交,萬物通,故泰、益之卦,皆夏之正也,此四時之正,不易之道也。故三王之郊,一用夏正,所以順四時、法天地之道也。<sup>75</sup>

此用卦氣說解釋益卦六二爻辭。大概意思是說,益卦是正月之卦,這 時候天氣下施,天下萬物皆受到益處。此時王者效法天地之道而施政,使 天下人民得到感化,德及四海。所謂"施政教而天下被陽德"是指益卦九五 為陽爻,象徵君德,六二為陰爻,與九五相應,故言之也。下面解釋"王用 享於帝"是祭天。然後解釋三王郊祀之禮用夏正的原因。

## 四、九宮說

#### 《乾鑿度》卷下說:

文王因陰陽、定消息、立乾坤、統天地。夫有形者生於無形,則乾坤安從生?故曰:有太易、有太初、有太始、有太素。太易者,未見氣;太初者,氣之始;太始者,形之始;太素者,質之始。氣形質具而未相離,故曰渾淪,言萬物相渾淪而未相離。視之不見,聽之不聞,循之不得,故曰易也。易無形埒也,易變而為一,一變而為七,七變而為九。九者,氣變之究也,乃復變而為一。一者,形變之始,清輕上為天,濁重下為地。物有始、有壯、有究,故三畫而成乾,乾坤相並俱生,物有陰陽,因而重之,故六畫而成卦。卦者,掛也,掛萬物視而見之,故三畫已下為地,四畫已上為天,物感以動,類相應也。陽氣從下生,動於地之下則應於天之下,動於地之中則應於天之中,動於地之上則應於天之上,初以四,二以五,三以上,此謂之應。陽動而進,陰動而退,故陽以七、陰以八為彖。易一陰一陽合而為十五之謂道。陽變七之九,陰變八之六,亦合於十五,則彖變之數若一。……故太一取其數以行九宮,四正四維皆合於十五。76

此段前半部分與《乾鑿度》卷上基本相同。從"彖變之數若一"之後, 《乾鑿度》卷上主要解釋"大衍之數五十",而《乾鑿度》卷下則主要講 "太一行九宫"的思想。可以看出,《乾鑿度》卷下引述卷上內容主要是為 了提出自己的理論。

太一在古代文獻中至少有三種含義:一是哲學上的終極觀念;二是天文學上的天極所在;三是宗教上的最高神。<sup>77</sup> 在《乾鑿度》卷下中,太一主要是指宗教上的最高神。其說:"故乾坤氣合戌亥,音受二子之節,陽生

<sup>75</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,16-17頁。

<sup>76</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,17-18頁。

<sup>77</sup> 陳鼓應,《道家文化研究》第17輯,320頁。

秀白之州,載鐘名太乙之精也。"<sup>78</sup> 太乙之精即太一。鄭玄認為太一是北辰之神,其在"太一取其數以行九宫"下注曰:

太一者,北辰之神名也,居其所曰太一,常行於八卦日辰之間,曰天一,或曰太一。出入所游,息於紫宮之內外,其星因以為名焉。故《星經》曰: '天一,太一主氣之神。'行,猶待也。四正四維,以八卦神所居,故亦名之曰宫。天一下行,猶天子出巡狩,省方嶽之事,每率則復。太一下行八卦之宫,每四乃還於中央。中央者,北神之所居,故因謂之九宫。天數大分,以陽出,以陰入,陽起於子,陰起於午,是以太一下九宫,從坎宮始。坎,中男,始亦言無適也。自此而從於坤宮,坤,母也。又自此而從震宮,震,長男也。又自此而從巽宮,巽,長女也。所行者半矣,還息於中央之宫,既又自此而從乾宮,乾,父也。自此而又從兌宮,兌,少女也。又自此而從於艮宮,艮,少男也。又自此從於離宮,離,中女也,行則周矣。上游息於太一天一之宮,而反於紫宮。行從坎宮始,終於離宮。數自太一行之,坎為名耳。…… 此數者合十五,言有法也。79

筮法中不變之爻為"彖",即七、八之數。而六、九之數在筮法中是可變之爻。陽氣上升,所以陽動前進,由七而止於九;陰氣下降,所以陰動後退,由八而止於六。九、六分別為老陽、老陰之數,七、八分別為少陽、少陰之數,二者相加皆合於十五,所以其說"易一陰一陽,合而為十五之謂道。""太一"行九宮是說,"太一"取陰陽之數(一至九)運行於九宮之中。九宮分為四正、四維,四正指東、南、西、北四方;四維指東南、東北、西南、西北四角。然後把一到九分別安排到九宮中,使其縱、橫、斜之數皆合於十五。然後再配以八卦,就得到以下圖示:

| 異四     | 離九     | 坤二 |
|--------|--------|----|
| 震<br>三 | 中<br>五 | 兌七 |
| 艮八     | 坎      | 乾六 |

(九宮圖)

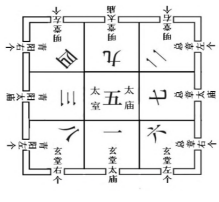
"太一"即是北辰之神。鄭玄注說: "太一者,北辰之神名也,居其所曰太一。" "太一"是北辰之神,因其居住在北辰星,所以北辰星也叫做"太一"。按照鄭玄的注釋,"太一行九宮"以陽出,以陰入,即始於坎宮一,然後入坤宮二,然後入震宮三,然後入巽宮四,而後休息於中宮五。然後又從乾

<sup>78</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,37頁。

<sup>79</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,32-33頁。

宮六開始,經過兌宮七、艮宮八,終於離宮九。這樣"太一"便在"九宮"中 運行了一個循環,然後上回到太一之宮休息。

《乾鑿度》的九宮說源於古代的明堂制度。《管子·幼官》、《禮記·月令》、《呂氏春秋·十二紀》等書中都有關於天子一年四季分居九室的說法。根據《禮記·月令》所說,天子孟春、仲春、季春分別居青陽左个、太廟、右个;孟夏、仲夏、季夏分別居明堂左个、太廟、右个;孟秋、仲秋、季秋分別居總章左个、太廟、右个;孟冬、仲冬、季冬分別居玄堂左个、太廟、右个。天子在四季之中各居七十二日,中央之室每季居十八日,總共七十二日。四角之室僅僅一室,然所開門戶不同,故有區別。《大戴禮記》說:"明堂者,古有之也。凡九室,一室有四戶八牖,三十六戶,七十二牖。……二九四、七五三、六一八。"80 結合二者,我們可以得到以下圖示:



(明堂九室圖)

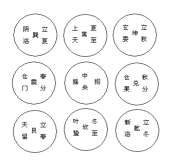
《黄帝内經》中也有關於太一遊九宮的說法,《靈樞》說:

太一常以冬至之日,居葉蟄之宫四十六日,明日居天留四十六日,明日居倉門四十六日,明日居陰洛四十五日,明日居天宫四十六日,明目居玄委四十六日,明日居 食果四十六日,明目居新洛四十五日,明日復居葉蟄之宫,曰冬至矣。太一日遊,以冬至之日,居葉蟄之宫,數所在,日從一處,至九日,復反於一,常如是無已,終而復始。<sup>81</sup>

這種說法雖與明堂不同,但道理相同。其篇首有"合八風虛實邪正"圖:

<sup>80</sup> 王聘珍,《大戴禮記解詁》, 149-150頁。

<sup>81</sup> 河北醫學院,《靈樞經校釋》,761-764頁。



| 立夏四             | 夏至九       | 立秋二             |
|-----------------|-----------|-----------------|
| 陰洛              | 上天        | 玄委              |
| 東南方             | 南方        | 西南方             |
| 春分三<br>倉門<br>東方 | 招搖五<br>中央 | 秋分七<br>倉果<br>西方 |
| 立春八             | 冬至一       | 立冬六             |
| 天留              | 葉蟄        | 新洛              |
| 東北方             | 北方        | 西北方             |

左圖主要表示九宮與八卦、節氣的配合,右圖則主要說明九宮與數、方位的配合,二圖合一即與明堂九室圖相似。可以看出,《靈樞》太一行九宮的路線與《乾鑿度》並不相同,此太一以中央招搖為中心,從坎宮開始,然後以順時針的方向,經過艮、震、巽、離、坤、兌、乾,最後又回到坎,完成一個循環。這與天子居明堂九室的方向是一致的。而《乾鑿度》的路線則是按照數的順序遊行的,即從坎宮一開始,經過坤宮二、震宮三、巽宮四,而後休息於中宮五。然後又從乾宮六開始,經過兌宮七、艮宮八,終於離宮九。鄭玄對此作了說明:

太一者,北辰之神名也。……天數大分,以陽出,以陰入,陽起於子,陰起於午,是以太一下九宫,從坎宮始。……行從坎宮始,終於離宮。數自太一行之,坎為名耳。出從中男,入從中女,亦因陰陽男女之偶為終始云。從自坎宮,必先之坤者,母於子養之勤勞者。次之震,又之巽,母從異姓來,此其所以敬為生者。從息中而復之乾者,父於子教之而已,於事逸也。次之兌,又之艮,父或老順其心所愛以為長育,多少大小之行已亦為施。82

太一為北辰之神,又因天數以陽出,以陰入,坎卦居於北方,與月相配在子(十一月),故太一下行九宮從坎開始。按照《說卦》乾坤六子說,乾為父,坤為母,震、坎、艮分別為長男、中男、少男,巽、離、兌分別為長女、中女、少女。鄭玄認為,坤為母,養子辛勞,故坎後之坤。又因母從異姓來,震、巽分別為長男、長女,在此代表母之所出,所以坤後之震、巽二宮。太一在中宮休息以後從乾開始,因為乾為父,於子有教育之功。兌、艮分別為少女、少男,又因父親順其所愛而施,所以乾後之兌、艮二宮。又因陰陽男女相為終始,所以太一行九宮終於離宮。

1973年出土的湖南馬王堆帛書《刑德》中,有關於"刑德小遊九宮圖"的說法。其說:

<sup>82</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,32-33頁。

十一年十二月己亥上朔,刑德以其庚子並居西宮。丙午刑德並居南宮。壬子刑居東北宮,德復居西宮。戊午刑德並居中宮。甲子刑居東南宮,德復居西宮。庚午刑德並居西宮。丙子刑居西南宮,德居西宮。壬午刑[德並居北宮]。戊子刑[居中宮,德]居西宮。甲午刑居西北[宮,德]居西宮。十一年乙巳上朔刑[德]以丙午並居南宮。壬子刑居北宮,德復居南宮。戊午刊德並居中宮。甲子刑居東北,德居南。庚午刑德並居西宮。丙子刑居西南宮,德居南宮。壬午刑德皆居北宮。戊[子]刑居中柱北市,德居南宮。甲午刑德[皆]居東宮。庚子刑[居西北]宮,德居南宮。[丙午]刑德復居南宮。此刑德小遊也。83

這裏刑德遊九宮的說法,與上面說的明堂制度道理相同。1978年安徽 阜陽雙古堆汝陰侯墓出土的文物中,有"太乙九宮占盤"。據研究者推斷其 應是汝陰侯夏侯灶之墓,夏侯灶死於漢文帝十五年(公元前165年)。"太乙 九宮占盤"包括方盤和圓盤,方盤表示地盤,圓盤表示天盤。其圓盤表面有 以下圖像:



從上圖可以看出,小圓盤過圓心畫四條等分線,在每條等分線兩端刻有"一君"對"九百姓","二"對"八","三相"對"七將","四"對"六"。加上中間"五",這種數字對應便與明堂相同了。占盤的九宮名稱和各宮節氣的日數與《靈樞經•九宮八風篇》首圖完全一致。小圓盤的刻畫則與《河圖洛書》完全符合。<sup>84</sup>可以看出,《乾鑿度》的"太一行九宮"的思想,顯然受到了古代明堂、《靈樞》九宮、刑德遊九宮、太乙九宮占盤等思想的影響。

"太一行九宫"的來源雖然很多,但《說卦》第四章應是其最直接的來源。其文曰:

帝出乎震,齊乎異,相見乎離,致役乎坤,說言乎兌,戰乎乾,勞乎坎,成言乎艮。 萬物出乎震,震東方也。齊乎異,異東南也,齊也者,言萬物之絜齊也。離也者, 明也,萬物皆相見,南方之卦也。聖人南面而聽天下,向明而治,蓋取諸此也。坤

<sup>83</sup> 陳松長,《馬王堆帛書〈刑德〉研究論稿》,102-104頁。

<sup>84</sup> 王襄天、韓自強、〈阜陽雙古堆西漢汝陰侯墓發掘簡報〉。

也者,地也,萬物皆致養焉,故曰致役乎坤。兌,正秋也,萬物之所說也,故曰說言乎兌。戰乎乾,乾西北之卦也,言陰陽相薄也。坎者水也,正北方之卦也,勞卦也,萬物之所歸也,故曰勞乎坎。艮,東北之卦也,萬物之所終,而所成始也,故曰成言乎艮。<sup>85</sup>

此章有經有傳。在經中,我們隱約能夠看到"帝遊八卦"的思想。"帝"從震開始,經過巽、離、坤、兌、乾、坎,至艮結束。"帝",前人多解釋為主宰萬物之神。雖然"帝"的神性在傳中被淡化了,但"遊八卦"的思想並沒有改變。我們在前面曾指出,《說卦》第四章可能在西漢中晚期才出現,其對孟喜易學有着直接的影響。《乾鑿度》的"太一遊九宫"思想受到其影響是完全可能的。

《乾鑿度》的九宮說對後世影響很大。宋人劉牧視之為"河圖",朱熹、蔡元定等則視之為"洛書",從而形成了易學史上的圖書之爭。

## 五、爻辰說

所謂爻辰說,就是按照《周易》六十四卦的卦序,把六十四卦分為三十二組,每組兩卦,每卦六爻,兩卦十二爻配十二辰,每爻主一月,這樣兩卦主一年,六十四卦便主三十二年,然後依次往復循環。《乾鑿度》卷下說:

陽析九,陰析六,陰陽之析各百九十二,以四時乘之,八而周,三十二而大周,三百八十四爻萬一千五百二十析也。故卦當歲,爻當月,析當日,大衍之數必五十以成變化而行鬼神也。故曰:日十者,五音也。辰十二者,六律也。星二十八者,七宿也。凡五十所以大閡物而出之者,故六十四卦三百八十四爻戒各有所繫焉。故陽倡而陰和,男行而女隨,天道左旋,地道右遷,二卦十二爻而期一歲。乾,陽也;坤,陰也,並治而交錯行。乾貞於十一月子,左行,陽時六;坤貞於六月未,右行,陰時六。以奉順成其歲。歲終次從於屯蒙。屯蒙主歲,屯為陽,貞於十二月丑,其爻左行,以間時而治六辰;蒙為陰,貞於正月寅,其爻右行,亦間時而治六辰。歲終則從其次卦,陽卦以其辰為貞,其爻左行,間辰而治六辰;陰卦與陽卦同位者,退一辰以為貞,其爻右行,間辰而時六辰。泰否之卦,獨各貞其辰,共比辰左行相隨也。中孚為陽,貞於十一月子,小過為陰,貞於六月未,法於乾坤,三十二歲期而周,六十四卦三百八十四爻萬一千五百二十析,復從於貞。86

"析"即"策"。《繫辭》說:"乾之策二百一十有六,坤之策百四十有四,凡 三百有六十,當期之日。二篇之策,萬有一千五百二十,當萬物之數也。"<sup>87</sup> 《易緯》對此進行了發揮,配以歲、月、日,然後與十二地支相配,這樣

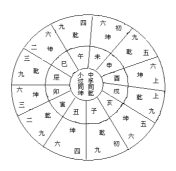
<sup>85《</sup>周易·說卦傳》

<sup>86</sup> 安居香山、中村璋八、《緯書集成》上、34-36頁。

<sup>87《</sup>周易·繫辭上傳》

便形成爻辰說。《春秋元命包》說"天左旋, 地右動"88 陽卦配天左行, 陰 卦配天右行。對於陽卦左行,歷來看法比較一致。以乾卦為例,其初爻以 十一月為正,配子,九二當正月配寅,九三當三月配辰,九四當五月配午, 九五當七月配申, 上九當九月配戌。但對於陰卦右行, 則有兩種截然相反 的看法:一種認為陰卦右行與陽卦相同,為順數方向。以坤卦為例,則初 爻以六月為正, 配未, 六二當八月配酉, 六三當十月配亥, 六四當十二月 配丑, 六五當二月配卯, 上六當四月配已。一種認為陰卦右行與陽卦相反, 為逆數方向。這樣坤卦初爻以六月為正,配未,六二當四月配已、六三當 二月卯、六四當十二月配丑、六五當十月亥、上六當八月配酉。前者以惠 棟、朱伯崑等為代表,如惠棟在朱震"未、巳、卯、丑、亥、酉,陰也, 坤之六位"下說:"此亦誤,當云未、酉、亥、丑、卯、巳,所謂右行陰時 六也。"89 後者則以朱震、黃宗羲、張惠言等為代表。如張惠言說:"經於 泰否言'共比辰左行相隨',則餘卦云'左右行者不相隨'可知。惠云'坤貞於 未',若從已向卯是左行,然則否貞於申,從酉向戌,何以得為左行?蒙 貞於寅, 若如惠例, 當從辰向午, 何以得為右行乎? 凡言左右, 各從其本 位言之耳。"90 可以看出,此二說不同的關鍵在於對於"地右動"的理解,這 實際上涉及到一個相對論的問題。如果居乾子位,面向中心則左行為自北 而東: 居坤未位, 面向中心則右行為自南而東。此為逆數之序。如居坤未 位, 與居乾子位面向一致, 則右行為自南而西, 此為順數之序。應該來說, 順數之序的理解是錯誤的,因為居位面向都應以中心為準。否則以坤為準, 則乾卦左行亦可為自北而西。而且以泰、否"共比辰左行相隨"來衡量,則 陽卦、陰卦之順序也應該是相反的。

這樣乾、坤二卦與十二地支相配,其十二爻、三百六十策便主一年十二 月三百六十日。乾、坤交錯運行,乾六爻居陽月,坤六爻居陰月,所以說"並 治而交錯行"。清人張惠言制有乾坤"二卦間時而治六辰圖",現示之如下:



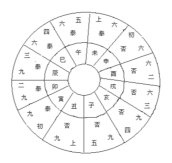
<sup>88</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》中,599頁。

<sup>89</sup> 惠棟,《周易述》,613頁。

<sup>90</sup> 本社,《緯書集成》下, 2158頁。

上圖是乾、坤所主一年的爻辰順序,是三十二歲週期的第一年。按照《序卦》順序,乾、坤之後是屯、蒙。屯為陽,與乾相同,其爻左行,其初爻貞於十二月丑,餘爻依次為卯、巳、未、酉、亥;蒙為陰,與坤相同,其爻右行,其初爻貞於正月寅,餘爻依次為子、戌、申、午、辰。此為第二年。其餘各卦依次類推。中途若遇"陰卦與陽卦同位者,退一辰以為貞。"鄭玄注曰:"謂與同月若在衝也。陰則退一辰者,為左右交錯相避。"如坤卦本來應貞在午,其與乾卦貞子相衝,故退一辰貞在未。

在此過程中,獨泰、否二卦例外,它們皆左行而各貞其辰,其目的是為了避免與乾、坤爻辰相重。鄭玄注曰: "泰、否獨各貞其辰,言不用卦次。泰卦當貞於戌,否當貞於亥。戌,乾體所在; 亥,又坤消息之月。泰、否、乾、坤,體氣與之相亂,故避之而各貞其辰。"91 按照上面卦次,屯、蒙貞丑、寅,需、訟貞卯、辰,師、比貞巳、午,小畜、履貞申、酉,因此,泰卦初爻當貞戌,否卦初爻當貞亥。泰卦初爻為陽爻,如果貞戌,則與乾卦上九相重; 否卦初爻為陰爻,如果貞亥,則與坤卦六五相重。這樣乾、坤、泰、否之爻辰就會出現混亂,因此,泰、否各貞其辰。按照鄭玄的看法,泰卦貞於正月,否卦貞於七月。故泰卦所貞之辰從下至上依次為寅、卯、辰、巳、午、未,否卦則為申、酉、戌、亥、子、丑。張惠言制有"否泰各貞其辰左行相隨圖",現示之如下:



對於鄭玄的注解,歷來有不同的意見。黃宗羲說:

主歲之卦,以《周易》為序。而爻之起貞,則以六日七分之法為序。內卦為貞,外卦為悔,故從初爻起為貞,其卦於六日七分在某月,即以某月起初爻。陽卦左行,陰卦右行,兩卦以當一歲。前為陽,後為陰。左行者,其次順數:右行者,其次逆數,皆間一辰。乾於卦序,在四月巳;坤於卦序,在十月亥。今乾初不起四月,坤初不起十月者,以十一月陽生,五月陰生,乾坤不與眾卦偶,故乾貞於十一月子,坤又不起於五月者,五月與十一月皆陽辰,間辰而次則相重矣,故貞於六月未。舍午而用未,是退一辰也。屯序在十二月,蒙序在正月,各以其月為貞。師序在四月,比序亦在四月,陰卦與陽卦同位,陰卦退一位而貞五月。陽卦在陽辰,陰卦亦在陽辰;陽卦在陰辰,

<sup>91</sup> 安居香山、中村璋八,《緯書集成》上,36頁。

陰卦亦在陰辰,皆退一辰以為貞,不特同位然也。泰在正月貞其陽辰,否在七月亦陽辰也,自宜避之,以兩卦獨得乾坤之體,故各貞其辰而皆左行。中孚貞於十一月子,小過正月之卦也,宜貞於二月卯而貞於六月,非其次矣,故云法乾坤。蓋諸卦皆一例,惟乾、坤、泰、否、中孚、小過六卦不同,此是作者故為更張,自亂其義。而注言"泰卦當貞於戌,否卦當貞於亥",抑又不知所據矣。92

黃宗羲認為,貞辰是根據六日七分之法而來的。內卦為貞,外卦為悔,所以貞辰起於初爻。其卦於六日七分在某月,即以某月起初爻。所謂六日七分之法,源於孟喜。其把四正卦以外的六十卦按辟、公、侯、卿、大夫五爵位分為五組,每組十二卦,然後分配到十二月中,這樣每月得五卦,每卦主六日七分。 然後把六十四卦兩兩一對分為三十二組,前卦為陽,後卦為陰。陽卦左行,陰卦右行,二卦交錯運行。在這個過程中,乾、坤、泰、否、中孚、小過六卦例外。按照六日七分之法,乾當在四月巳,坤當在十月亥,但二卦一貞十一月子,一貞六月未。因為十一月陽生,故乾貞子。五月陰生,坤本當貞午。然五月與十一月皆陽辰,間辰而次則二者相重,故退一辰貞於六月未。泰在正月,貞其陽辰,否在七月,亦貞陽辰,理應避之,但二卦得乾、坤之體,故各貞其辰而左行。中孚貞於十一月子。小過正月之卦,二卦皆陽辰,故小過應退一辰貞二月卯,但其貞六月未,所以說法於乾、坤。黃氏認為,諸卦貞辰皆一例,唯此六卦不同,此是作者自亂其義。而且黃氏不知鄭玄所說"泰卦當貞於戍、否卦當貞於亥"的根據。

張惠言也認為鄭玄所說與《乾鑿度》存在着矛盾。其說:

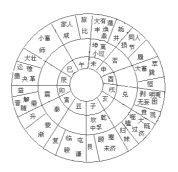
此書末簡有正鄭義者云:注以為泰、否之卦宜貞戌、亥,蓋據屯、蒙推之也。為其圖者以為貞戌、酉。案注則違圖,案圖違經,則圖失之矣,而注又錯。今以經義推之,同位陰陽,退一辰相避也。案圖位無同時,又何避焉,不合一也;又屯、蒙之貞,違經失義,不合二也;否、泰不比其月,不合三也。經曰:乾貞於子,坤貞於未。乾、坤,陰陽之主也,陰退一辰,故貞於未。至於屯、蒙,則各貞其月,言歲終則各從卦次是也。且屯、蒙為法也,泰、否言獨各貞於辰,中孚、小過言法乾坤,蓋諸異者。否、泰於卦,位屬為衝,法宜相避,故言獨貞辰也。比辰共者,否貞申,左行,則三陰在西,三陽在北;泰貞寅,左行,則三陽在東,三陰在南。是則陰陽相比,共復乾、坤之體也。中孚貞於十一月子。小過正月之卦也,宜貞於二月卯,而貞於六月,非其次,故言象法乾坤。其餘眾卦,則自貞於其同位,仍相避可知也。此義實勝於鄭,今從之。93

可見,這種說法並非張氏本人的看法,而是一位佚名學者的看法。其 現存於《乾鑿度》卷下的最末注文中,並且與鄭玄注相混。根據這種說法, 按照卦次推之,屯、蒙貞丑、寅,需、訟貞卯、辰,師、比貞巳、午,小 畜、履貞申、酉,因此,泰卦初爻當貞戌,否卦初爻當貞亥。所謂"為其圖

<sup>92</sup> 黄宗羲,《易學象數論》卷四〈乾坤鑿度二〉。

<sup>93</sup> 本社,《緯書集成》下, 2158頁。

者貞戌、西",是指按《稽覽圖》卷下"六十四卦轉注十二之辰"來看,泰、 否貞戌、酉。在"六十四卦轉注十二之辰"中,陽卦以子、寅、辰、午、申、 成為次,陰卦則以未、巳、卯、丑、亥、酉為次。按照卦次,則乾、坤貞 子、未, 屯、蒙貞寅、巳, 需、訟貞辰、卯, 師、比貞午、丑, 小畜、履 貞申、亥,泰、否貞戌、酉,以下各卦類推,周而復始。這樣鄭注便與辰 圖不合。按照《乾鑿度》所說,泰、否各貞其辰,即泰貞寅、否貞申。因 此,如果以辰圖為準,則與經文又不符合,這樣圖、注便都不正確了。因 此,這種貞辰法認為從辰圖來推,有三點不合:一是從辰圖來看,則陰卦、 陽卦無同位之時,因此,不需要退一辰相避;二是以屯、蒙貞寅、巳,也 不符合《乾鑿度》的經義:三是如果泰、否貞戌、酉,則泰、否便不合其 所在之月。因此, 鄭注、辰圖與《乾鑿度》都不相合。在他看來, 乾、坤 為陰陽之主,故乾貞十一月子,坤當貞五月午,但坤為陰卦,故退一辰貞 六月未。 屯、蒙各貞其月, 以屯、蒙為法, 泰、否各貞其辰, 中孚、小過 與乾、坤相同, 此是其特殊者。泰、否二卦, 與乾、坤相衝, 故應相避而 各貞其辰。否貞申左行,秦貞寅亦左行,這樣否之三陽爻與泰之三陽爻便 連成乾,同樣,否之三陰爻與泰之三陰爻也連成坤,因此,其說"陰陽相比, 共復陰陽之體也。"中孚貞十一月子,小過正月之卦,退一辰應貞二月卯, 而其貞六月未, 故二者與乾、坤相同。其餘各卦, 則貞其月。中間遇到陰 卦與陽卦同辰, 則仍需相避。不難看出, 這種貞辰法實際亦以六日七分為 法。張氏認為,此法優於鄭注。張氏還按照此法制成"六十四卦貞辰圖":



從圖中可以看出,除了泰、否、中孚、小過等卦外,其餘各卦皆貞其所在之月。中間遇到陰卦與陽卦同辰者,皆退一辰。如剝在九月,其當貞戌;復在十一月,其當貞子。但二卦皆陽辰,故復退一辰而貞十二月丑。又如遁當貞六月未,大壯當貞二月卯,二卦皆陰辰,故大壯退一辰而貞三月辰。上圖外側大框內各卦皆貞其月,小框內各卦則是退一辰所貞之月,如丑辰中屯、謙、臨、睽各卦皆在十二月,故以丑為貞,復卦則為退一辰之後所貞。

可見,鄭玄是根據卦次從屯、蒙二卦而推其餘各卦爻辰的,而黃、張 二人則主要根據六日七分的理論來推各卦的爻辰。按照鄭氏的推法,中間 有好多卦無法斷定,如從屯、蒙推到泰、否,泰、否應貞戌、亥,泰、否二卦又各貞其辰,則泰、否之後同人、大有應貞何辰?如果貞戌、亥,則失其次,顯然不確。如果這樣推下去,越往後就會越混亂。因此,爻辰說還應是根據六日七分之法來推斷的。《乾鑿度》說:"歲終則從其次卦,陽卦以其辰為貞,其爻左行,間辰而治六辰;陰卦與陽卦同位者,退一辰以為貞,其爻右行,間辰而時六辰。"這是說屯、蒙之後各卦,陽卦以其所在之月為貞,陰卦與陽卦同辰者,則退一辰以為貞。可以看出,這也是根據六日七分法來推斷的。

對於爻辰說,前人多認為其源於京房的納甲納支說,如朱伯崑說:"此說來於京房納甲說,如乾卦爻辰順序與乾卦納甲同。坤卦爻辰順序,除初爻為未外,其他爻辰,同納甲說相比,順序則顛倒過來。"<sup>94</sup> 但實際上並非如此,除乾、坤二卦外,震、巽等六卦的納支與爻辰完全不同。這說明二者所據理論並不相同,爻辰說是在孟喜六日七分說的影響下形成的。而京房納甲說是指八宮卦配以十天干,同時又把十二地支納入八卦各爻中,其是《說卦》中乾坤父母說和律曆說相結合的產物。<sup>95</sup>

綜上所述,《乾鑿度》反映了漢代儒者對於《周易》經傳思想的繼承和發展。這種繼承與發展大體表現在義理和象數兩方面。就義理方面來講,其提出了著名的"三易說"和"四太說"。前者較為全面地揭示了"易"的基本含義,在易學史上有着深遠的影響。後者則提出一套較為完整的宇宙論系統,對後世的宇宙生成論和本體論都有着或正或反的影響。就象數方面來講,其提出的"卦氣說"、"世軌說"和"爻辰說",一方面繼承了孟喜、京房的象數思想,一方面又提出一些新的看法,從而影響了其以後的象數易學發展。這些都說明《乾鑿度》在中國易學史上具有承上啟下、不可忽視的地位。

■ 投稿日:2014.10.31 / 審査日:2015.11.10-2015.01.05 / 刊載決定日:2015.02.12

<sup>94</sup> 朱伯崑,《易學哲學史》第一卷,第202頁。

<sup>95</sup> 朱伯崑,《易學哲學史》第一卷,第150頁。

### 參考文獻

安居香山、中村璋八,《緯書集成》全三册,石家莊:河北人民出版社,1994。

本社,《緯書集成》全二册,上海:上海古籍出版社,1994。

陳鼓應、《道家文化研究》第17輯、北京、三聯書店、1999。

陳松長,《馬王堆帛書〈刑德〉研究論稿》,臺北:臺灣古籍出版社,2001。

馮友蘭、《中國哲學史新編》中册,北京:人民出版社,1998。

劉文典、《淮南鴻烈集解》、北京:中華書局、1989。

郭彧,《京氏易傳導讀》,濟南:齊魯書社,2002。

河北醫學院,《靈樞經校釋》,北京:人民衛生出版社,2013。

黄宗羲,《易學象數論》,四庫全書本。

惠棟、《周易述》, 北京: 中華書局, 2007。

孔穎達,《周易正義》,北京:北京大學出版社,2000。

蘇輿,《春秋繁露義證》,北京:中華書局,1992。

孫希旦,《禮記集解》全三册,北京:中華書局,1989。

王聘珍,《大戴禮記解詁》,北京:中華書局,1983。

王襄天、韓自強、〈阜陽雙古堆西漢汝陰侯墓發掘簡報〉、《文物》,1978年第8期。

鍾肇鵬,《讖緯論略》,瀋陽:遼寧教育出版社,1991。

朱伯崑,《易學哲學史》第一卷,北京:昆侖出版社,2005。

# A Study of the Zhouyi in Qianzaodu of Yiwei

#### **REN Milin**

#### Abstract

The *Qianzaodu* 乾鑿度 has been very well preserved and is one of the most significant works in the *Yiwei* 易緯. It has also been one of the biggest influences on the later development of the study of the *Zhouyi* 周易 (a.k.a. *Yijing* 易經 [Book of Changes]). Based on the previous scholarship, we further explore the critical points of the *Yijing* in the *Qianzaodu*, including the meaning of *yi* 易, the notion of *sitai* 四太, the notion of *guaqi* 卦氣, the notion of *jiugong* 九宫, and the notion of *yaochen* 爻辰. The discussion of *yi* addresses the three kinds of *yi*. *Sitai* refers to Taiyi 太易, Taichu 太初, Taishi 太始, and Taisu 太素. *Guaqi* refers to the *guaqi* of the Eight Hexagrams in *Qianzaodu*. *Jiugong* explains the notion that Taiyi takes its number by operating *jiugong*. *Yaochen* refers to the understanding that the Sixty-four Hexagrams and the twelve Earthly Branches are closely intertwined.

**Keywords**: *Qianzaodu*, meaning of *yi* 易, notion of sitai 四太, notion of *guaqi* 卦氣, notion of *jiugong* 九宫, notion of *yaochen* 爻辰